Jurnal Pendidikan dan Penciptaan Seni, 5(2) 2025: 371-380 1
@
a

d Jurnal Pendidikan dan Penciptaan Seni
MAHESA

Research Center

Available online: https://journal. mahesacenter.org/index.php/jipsi J I

Diterima: 21 Januari 2025; Direview: 03 Februari 2025 ; Disetujui: 28 Juni 2025
DOI: 10.34007 /jipsi.v5i2.991

Lobat Pakpak: Kajian Organologi, Ritual, dan Teknik
Permainan

Lobat Pakpak: A Study of Organology, Ritual, and Playing
Techniques

Andika Pranata Pasaribu*, Fadlin & Yoe Anto Ginting
Etnomusikologi, Fakultas [lmu Budaya, Universitas Sumatera Utara, Indonesia

Abstrak

Penelitian ini mengkaji ritual pembuatan dan teknik permainan Lobat Pakpak di Desa Sukaramai, Kecamatan
Kerajaan, Kabupaten Pakpak Bharat. Latar belakang penelitian ini didasarkan pada pentingnya Lobat sebagai
instrumen tradisional yang tidak hanya berfungsi musikal, tetapi juga sarat makna spiritual dan identitas budaya
masyarakat Pakpak. Tujuan penelitian adalah mendeskripsikan proses ritual pembuatan Lobat, menguraikan teknik
permainannya, serta menganalisis struktur musikal repertoar yang dimainkan. Penelitian lapangan dilakukan
selama satu minggu, dimulai pada tanggal 12 Juni hingga selesai, dengan melibatkan 6 informan utama, termasuk
pembuat Lobat, pemain tradisi, dan tokoh adat. Data diperoleh melalui observasi partisipatif, wawancara mendalam,
rekaman audio-visual, serta transkripsi musik. Metode penelitian menggunakan pendekatan kualitatif dengan
etnografi, sementara teori Dhavamony digunakan untuk memahami aspek ritual, teori Kashima Susumu untuk kajian
organologis, serta teori Malm dan Prier untuk analisis musikal. Hasil penelitian menunjukkan bahwa pembuatan
Lobat dilakukan melalui tahapan teknis yang disertai ritual sakral, sementara teknik permainannya melibatkan
kontrol tiupan, penjarian sederhana, dan pola melodi khas pentatonik. Dengan demikian, Lobat dipahami sebagai
warisan budaya takbenda yang merepresentasikan spiritualitas, kearifan lokal, dan identitas masyarakat Pakpak.
Kata Kunci: Lobat Pakpak; Ritual Pembuatan; Teknik Permainan; Analisis Musik

Abstract

This study explores the ritual of making and the playing techniques of the Lobat Pakpak in Sukaramai Village, Kerajaan
District, Pakpak Bharat Regency. The background of the research lies in the significance of the Lobat, which functions
not only as a musical instrument but also as a medium of spirituality and cultural identity for the Pakpak community.
The objectives are to describe the ritual process of crafting the Lobat, explain its playing techniques, and analyze the
musical structure of its repertoire. The fieldwork was conducted over a one-week period starting on June 12 until
completion, involving six key informants, including instrument makers, traditional players, and cultural leaders. The
data were collected through participant observation, in-depth interviews, audio-visual recordings, and musical
transcription. A qualitative method with an ethnographic approach was applied. Dhavamony’s theory was employed to
examine ritual aspects, Kashima Susumu’s theory for organological study, and Malm and Prier’s theories for musical
analysis. The findings reveal that the making of the Lobat combines technical craftsmanship with sacred rituals, while
its performance emphasizes breath control, simple fingering, and pentatonic melodic patterns. Thus, the Lobat
represents an intangible cultural heritage reflecting spirituality, local wisdom, and the identity of the Pakpak people.
Keywords: Lobat Pakpak; Ritual Making; Playing Techniques; Musical Analysis

How to Cite: Pasaribu, A.P., Fadlin & Ginting, Y.A., (2025), Lobat Pakpak: Kajian Organologi, Ritual, dan Teknik
Permainan, Jurnal Pendidikan dan Penciptaan Seni, 5(2): 371-380

*E-mail: andhyka.pasaribul 6@gmail.com ISSN 2776-9801 (Online)

37

1

This work is licensed under a Creative Commons Attribution 4.0


https://journal.mahesacenter.org/index.php/jipsi
http://dx.doi.org/10.34007/jipsi.v5i2.991

Andika Pranata Pasaribu, Fadlin, & Yoe Anto Ginting, Lobat Pakpak: Kajian Organologi, Ritual, dan
Teknik Permainan

PENDAHULUAN

Indonesia memiliki keragaman budaya yang tercermin dalam bahasa, adat istiadat, sistem
kepercayaan, dan kesenian tradisional. Musik tradisional, menurut Merriam (1964), tidak hanya
dipandang sebagai bunyi, tetapi juga sebagai perilaku dan konsep budaya. Dengan demikian,
instrumen tradisional senantiasa terkait dengan sistem nilai, norma, serta struktur sosial
masyarakat pendukungnya.

Dalam konteks masyarakat Pakpak, Lobat merupakan instrumen tiup dari bambu lemang
yang dimainkan dalam ritual, pesta adat, maupun kegiatan sosial. Seorang informan, seorang
pembuat Lobat berusia 62 tahun, menyatakan: “Lobat ibarat suara leluhur kami; tanpa Lobat, adat
Pakpak tidak lengkap” (Wawancara, 14 Juni 2023). Pernyataan ini menegaskan posisi Lobat
sebagai simbol identitas budaya. Hal ini sejalan dengan Simanungkalit (2015) yang menekankan
bahwa instrumen tiup tradisional di Batak kerap berfungsi sebagai penanda etnisitas sekaligus
sarana legitimasi adat.

Pembuatan Lobat memperlihatkan perpaduan antara keterampilan teknis dan ritual.
Pemilihan bambu dan kayu enggecih dilakukan secara selektif dengan disertai doa serta
pantangan tertentu. Turner (1969) melihat ritual sebagai tindakan simbolis yang memperkuat
solidaritas sosial. Hal ini tampak pada praktik pengambilan bahan, doa persembahan, hingga
penghormatan kepada leluhur. Menurut Dhavamony (1995), ritual ini dapat dikategorikan sebagai
tindakan faktitif-religius karena berfungsi menyucikan bahan serta memohon restu spiritual bagi
instrumen yang dibuat.

Dalam kerangka organologi, Lobat termasuk kategori aerophone menurut klasifikasi Sachs-
Hornbostel (1914), karena bunyinya dihasilkan dari getaran udara. Teori Kashima Susumu
mengenai Measuring and Illustrating Musical Repertoires relevan untuk menelaah aspek
struktural seperti bahan, ukuran, dan bentuk, serta hubungannya dengan fungsi musikal. Analisis
ini menunjukkan bahwa konstruksi fisik instrumen memengaruhi kualitas timbre dan teknik
permainan.

Dari sisi musikalitas, Lobat menggunakan sistem pentatonik sederhana dengan kontur
melodi khas. Analisis melalui kerangka Weighted Scale (Malm, 1977) membantu menguraikan
wilayah nada, interval, kadensa, formula melodi, dan pola kontur. Sementara itu, Prier (1991)
memperkaya pembacaan struktur ritme serta hubungan antar nada. Teknik permainan mencakup
pengaturan pernapasan, embouchure, dan penjarian sederhana. Seorang pemain menyatakan:
“Kalau kami meniup Lobat di pesta adat, rasanya jiwa kami ikut berbicara lewat bunyinya”
(Wawancara, 16 Juni 2023), yang menunjukkan dimensi emosional sekaligus spiritual dalam
praktik musikal.

Koentjaraningrat (2009) mendefinisikan kebudayaan sebagai sistem gagasan, tindakan, dan
karya manusia yang diwariskan melalui proses belajar. Lobat, dengan demikian, adalah produk
budaya yang mencerminkan pengetahuan lokal, nilai spiritual, sekaligus kreativitas seni.
Pandangan ini sejalan dengan UNESCO (2003) tentang warisan budaya takbenda, yang mencakup
praktik, pengetahuan, dan keterampilan yang diakui komunitas sebagai identitas kolektif. Secara
estetis, Djelantik (1999) menekankan bahwa keindahan musik mencakup bentuk, isi, dan
penampilan. Pada Lobat, aspek estetika tidak hanya terlihat dari struktur melodi, tetapi juga dari
ekspresi emosional dan penyajiannya dalam konteks sosial.

Penelitian mengenai alat musik tradisional Batak, khususnya Lobat Pakpak, telah dilakukan
oleh sejumlah peneliti dengan fokus yang beragam. Berutu (2016) menjadi penelitian yang paling
dekat dengan topik ini karena secara khusus menelaah Lobat dalam kerangka organologi. la
mendeskripsikan bentuk fisik, proses pembuatan, serta teknik permainan Lobat, dan menegaskan
bahwa instrumen ini bukan hanya sekadar alat musik, melainkan juga bagian dari identitas budaya
masyarakat Pakpak. Namun, penelitian ini cenderung lebih menekankan pada aspek teknis,
sedangkan kajian Anda mengembangkan pemahaman hingga pada dimensi simbolik, spiritual, dan
estetika.

Selanjutnya, Situmorang (2018) meneliti ansambel musik Oning Oningen dalam konteks
upacara perkawinan Batak Pakpak. Lobat di dalam ansambel ini memiliki peran penting dalam
memperkuat legitimasi adat serta menandai identitas etnis. Fokus penelitian Situmorang lebih

372



Jurnal Pendidikan dan Penciptaan Seni, 5(2) 2025: 371-380

pada fungsi sosial-ritual secara kolektif, sehingga berbeda dengan kajian Anda yang menempatkan
Lobat sebagai pusat analisis baik dari sisi organologi maupun musikalitas.

Kajian lain datang dari Sipayung dan Lingga (1994) yang meneliti instrumen musik
tradisional Batak Simalungun melalui pendekatan organologi dengan Kklasifikasi Sachs-
Hornbostel. Penelitian ini tidak hanya mencakup instrumen tiup, tetapi juga petik dan pukul.
Relevansinya dengan Lobat adalah pada kerangka analisis organologi yang serupa, meskipun
penelitian tersebut lebih luas cakupannya, sementara kajian Anda justru mendalami satu
instrumen secara lebih terperinci.

Indrawan (1996) memberikan perspektif berbeda dengan menelaah kecapi tradisional
berdawai dua pada masyarakat Batak. Ia menyoroti aspek dualistik instrumen, yaitu keterkaitan
antara bentuk fisik dengan makna simbolik sebagai representasi identitas budaya. Walaupun
instrumen yang diteliti adalah cordophone, penelitian ini tetap penting sebagai pembanding
karena memperlihatkan cara instrumen musik dipahami sebagai produk budaya dan simbol etnis.
Hal ini memperkaya perbandingan dengan Lobat sebagai aerophone.

Sementara itu, Ediwar et al. (2022) meneliti Saluang Darek, alat musik tiup bambu
tradisional Minangkabau. Fokus penelitian ini adalah teknik pembuatan, pemilihan bahan bambu,
kualitas bunyi, serta nilai-nilai ritual yang menyertainya. Persamaan dengan Lobat terletak pada
aspek organologi, khususnya keterkaitan bahan dan konstruksi dengan kualitas timbre, serta
fungsi spiritualnya. Perbedaannya adalah konteks budaya: Lobat melekat pada identitas
masyarakat Pakpak, sementara Saluang Darek merupakan bagian integral dari tradisi
Minangkabau.

Dari kelima penelitian tersebut, dapat disimpulkan bahwa instrumen musik tradisional
selalu diposisikan tidak hanya sebagai alat bunyi, tetapi juga simbol identitas, sarana ritual, serta
penanda etnisitas. Perbedaannya terletak pada fokus masing-masing penelitian, ada yang
menekankan teknis organologi (Berutu, Ediwar), fungsi sosial adat (Situmorang), klasifikasi
etnomusikologi (Sipayung & Lingga), dan makna simbolik-dualistik (Indrawan). Kajian Anda
memiliki kekhasan karena berupaya mengintegrasikan seluruh aspek tersebut—organologi,
musikalitas, fungsi budaya, simbolisme, dan estetika—ke dalam satu kerangka analisis Lobat
sebagai produk budaya sekaligus ekspresi seni.

Dalam penelitian mengenai Lobat pada masyarakat Pakpak, beberapa kerangka teoretis
digunakan untuk menafsirkan makna, struktur, dan fungsi instrumen ini. Pertama, teori ritual dari
Dhavamony (1995) menjadi landasan untuk memahami dimensi sakral dalam proses pembuatan
Lobat. Pemilihan bahan bambu dan kayu enggecih tidak hanya bersifat teknis, melainkan juga
menyertakan doa, pantangan, dan penghormatan kepada leluhur. Hal ini sesuai dengan konsep
“tindakan faktitif-religius”, yaitu tindakan simbolis yang bertujuan menyucikan bahan sekaligus
memohon restu spiritual. Dengan demikian, Lobat dipahami tidak semata-mata sebagai alat musik,
tetapi sebagai instrumen yang lahir dari rangkaian praktik religius dan ritual budaya masyarakat
Pakpak.

Selanjutnya, kerangka organologi yang dirujuk pada pemikiran Kashima Susumu (1984)
membantu mengurai konstruksi fisik Lobat. Analisis difokuskan pada bahan, ukuran, dan bentuk
instrumen, serta implikasinya terhadap timbre dan teknik permainan. Perspektif ini menegaskan
bahwa kualitas bunyi Lobat sangat dipengaruhi oleh pemilihan bahan bambu dan keterampilan
pengrajin. Penelitian serupa juga dilakukan oleh Berutu (2016), yang menunjukkan bahwa Lobat
merupakan instrumen aerophone khas Pakpak, di mana aspek fisik instrumen tidak dapat
dipisahkan dari fungsi sosial dan estetikanya.

Dari sisi musikalitas, kerangka analisis Malm (1977) dengan Weighted Scale dan teori musik
Prier (1991) digunakan untuk menelaah sistem nada pentatonik sederhana yang digunakan Lobat.
Analisis ini meliputi interval, formula melodi, pola kadensa, serta kontur melodi khas. Lebih jauh,
teknik permainan seperti pengaturan tiupan, embouchure, dan penjarian sederhana
memperlihatkan bagaimana struktur musik Lobat tidak hanya bersifat mekanis, tetapi juga sarat
ekspresi emosional dan spiritual. Penelitian ini sejalan dengan pandangan Situmorang (2018)
tentang fungsi musik tradisional Pakpak dalam memperkuat legitimasi adat dan identitas etnis.

373



Andika Pranata Pasaribu, Fadlin, & Yoe Anto Ginting, Lobat Pakpak: Kajian Organologi, Ritual, dan
Teknik Permainan

Dengan menggabungkan ketiga perspektif teoretis tersebut—ritual, organologi, dan analisis
musik—penelitian tentang Lobat mampu mengungkap kompleksitas instrumen tradisional ini
sebagai produk budaya yang mengandung dimensi teknis, simbolik, dan estetik sekaligus.

Tabel 1. Teori, Fokus dan Aplikasi dalam Penelitian

Teori Fokus Aplikasi dalam Penelitian

Dhavamony . Menafsirkan doa, pantangan, dan tindakan sakral dalam pembuatan
Ritual s oy C

(1995) Lobat sebagai “tindakan faktitif-religius”.

Kashima . Menganalisis konstruksi fisik Lobat (bahan, ukuran, bentuk) serta
Organologi - . .

Susumu hubungannya dengan timbre dan teknik permainan.

Malm (1977) & Analisis Menguraikan sistem nada pentatonik, formula melodi, pola kadensa,

Prier (1991) Musik serta teknik permainan (tiupan, embouchure, penjarian).

METODE PENELITIAN

Penelitian ini menggunakan metode deskriptif kualitatif dengan pendekatan
etnomusikologi, yang memungkinkan peneliti memahami instrumen musik tradisional tidak
hanya dari aspek teknis, tetapi juga dalam konteks sosial dan budaya (Merriam, 1964; Nettl, 2005).
Pemilihan metode ini relevan dengan tujuan penelitian, yakni menggali secara mendalam praktik
ritual pembuatan serta teknik permainan Lobat Pakpak sebagai bagian integral dari tradisi musik
masyarakat Pakpak.

Lokasi penelitian ditentukan secara purposive di Desa Sukaramai, Kecamatan Kerajaan,
Kabupaten Pakpak Bharat, karena wilayah ini masih aktif mempertahankan praktik Lobat dalam
kegiatan adat, seperti perkawinan, upacara ritual, maupun pesta budaya. Pendekatan purposive
dinilai tepat untuk menjangkau komunitas yang masih menjaga praktik budaya lokal (Sugiyono,
2017).

Kegiatan lapangan dilakukan pada 12-21 Juni 2025 dengan dua kali kunjungan. Kunjungan
pertama difokuskan pada orientasi lapangan, observasi awal, dan wawancara pendahuluan
dengan narasumber utama. Kunjungan kedua diarahkan pada pendalaman data melalui
wawancara mendalam, dokumentasi audio-visual, serta klarifikasi informasi dari kunjungan
sebelumnya.

Informan inti adalah Bapak Atur Pandapotan Solin (70 tahun), seorang pengrajin sekaligus
pemain Lobat yang memiliki otoritas pengetahuan tradisi. Selain itu, penelitian melibatkan tokoh
adat, seniman lokal, dan anggota masyarakat dengan latar belakang sosial-budaya yang beragam,
sehingga memungkinkan diperoleh perspektif yang lebih komprehensif mengenai fungsi,
simbolisme, dan nilai estetika Lobat dalam kebudayaan Pakpak. Pendekatan triangulasi informan
ini membantu memperkuat validitas data (Denzin, 2012).

HASIL DAN PEMBAHASAN

Penelitian tentang Lobat Pakpak di Desa Sukaramai, Kecamatan Kerajaan, Kabupaten
Pakpak Bharat, menghadirkan pemahaman mendalam mengenai keterkaitan antara musik,
budaya, dan spiritualitas. Instrumen ini, yang termasuk dalam kategori aerofon, tidak hanya
diperlakukan sebagai alat musik, melainkan juga sebagai medium ritual, sarana ekspresi
emosional, dan simbol identitas masyarakat Pakpak. Pembahasan berikut memaparkan temuan
utama penelitian sekaligus analisis akademis yang relevan.

Ritual Pembuatan Lobat Pakpak

Pembuatan Lobat diawali dengan ritual pengambilan bahan di hutan. Prosesi parsatabien
dilaksanakan sebagai bentuk penghormatan kepada roh penjaga hutan dan leluhur. Sesaji berupa
pusuk, daun sirih, serta doa khusus dipersembahkan agar bambu dan kayu enggecih yang dipilih
membawa berkah bagi masyarakat. Ritual ini mencerminkan pandangan kosmologis masyarakat
Pakpak, di mana manusia, alam, dan dunia spiritual dipahami sebagai suatu kesatuan yang saling
terkait erat.

Pemilihan bahan dilakukan dengan penuh kehati-hatian dan makna simbolis. Bambu lemang
dipilih dari ruas ketiga bagian bawah batang karena dianggap memiliki kepadatan ideal untuk

374



Jurnal Pendidikan dan Penciptaan Seni, 5(2) 2025: 371-380

menghasilkan bunyi yang baik. Sementara itu, kayu enggecih diambil dalam kondisi masih segar
agar mampu menghadirkan suara yang jernih dan stabil.

Setelah bahan diperoleh, tahapan ritual dilanjutkan di rumah pembuat Lobat. Proses ini
melibatkan penggunaan tepung beras, jeruk purut, air, kemenyan, dan tandok sebagai simbol
penyucian. Setiap unsur memiliki makna tersendiri, seperti pemurnian, perlindungan,
keberuntungan, serta permohonan restu leluhur. Dengan demikian, ritual pembuatan Lobat tidak
hanya bernilai teknis, tetapi juga memiliki dimensi religius dan simbolis yang mendalam.

Menurut Dhavamony (1995), prosesi semacam ini dapat dikategorikan sebagai ritual faktitif
sekaligus religius, karena berfungsi menyucikan bahan serta menjamin kualitas musikal dan
spiritual instrumen. Sejalan dengan pandangan Turner (1969), ritual juga berfungsi sebagai
tindakan simbolis yang memperkuat solidaritas sosial. Dalam konteks etnomusikologi, Merriam
(1964) menekankan bahwa musik tidak hanya dipahami sebagai bunyi, tetapi juga sebagai
perilaku dan konsep budaya. Dengan demikian, Lobat dapat dipahami sebagai instrumen yang
memadukan aspek teknis, simbolis, religius, dan sosial dalam satu kesatuan tradisi.

Adapun isi doa atau mantra yang dikatakan oleh Atur Pandapotan Solin, sebagai berikut:
“Ale mpung debata kase kase ndeket mpung ke tunggungen kuta, deket mpung siberu jandhi
namora. Ale mpung debata kase kase dan mpung ke tunggungen kuta dan mpung siberu jandhi
namora. O.. Ale mpung beras pati ni tanoh kudilo nami mo ko mpung ulang ke tersengget,
ulang ke terkuncal, ke ngo simergegoh, ke ne ngo sidasa ladang naeng kuteben nai nami mo en
memungkah memahan lobat. I mo sinipungkah ndene sijolo jolo tubuh kene ngo sipande lobat
kene ngo sidasa lobat, nami simenerusken. Asa menjujung mengeratahi mo sumangan ndene,
memahan lobat en asa ndaoh mo permaran daging deket permaran tendi. Gabe simalum
malum mo en mendahi nami memahan lobat en terlumebih mo mendahi simemegeken sini
persoraken imo lobat en, janah makin marginoling mo suarana. En mo mendahi kene ipesaket
nami isap ndene deket napuran penter nami. Mersentabi nami taba kene sini mpungkah ndene
kubahan nami mo en asa mengajar ajari mo kene. Kumurang sada pe kumurang dua sikebahen
nami en. En mo nditak bentar deket lae pengurasen, asa mbentar mo penarihen nami bentar
mo karina silaku ayaken nami mi jolonken en. Malum mosimengentek simengilas lako
memahan en, deket simemegeken pekaduan deket sigigunaken oning oningen en asa malum
mo simgengente simengilas. I mo boi kupesaket nami ale mpung kene ngo sidasa ladang kede
ngo sijaga ladang. Janah kene ngo simergegoh. Oda ngo nami kipele kene en mo persentabien
nami lias ate mo taba ke mpung. En mo tuhu naeng kubahen nami mo en jadi lobat asa bage
nditak mbentar en mo penarihen nami. Ku uras mo en tading mo reg’en si sotoko nakin.
Merandal mo kubahan nami asa mendengani mo ia lako memahan ulang nami ciloka ndaoh
mo permaraen.”

Terjemahan:

Wahai Sang Pencipta Alam Semesta, wahai leluhur kami laki-laki, leluhur kami perempuan,
wahai penguasa tanah beserta segala isinya. Kami memanggilmu, jangan terkejut, jangan
tersinggung. Sebab engkaulah yang memiliki kekuatan, engkaulah yang menjaga bumi dan
ladang ini. Hari ini kami memulai pembuatan Lobat, warisan para leluhur, karya para ahli

375



Andika Pranata Pasaribu, Fadlin, & Yoe Anto Ginting, Lobat Pakpak: Kajian Organologi, Ritual, dan
Teknik Permainan

Lobat yang mendahului kami. Kami hanyalah penerusnya. Kami mohon agar roh leluhur
senantiasa menyertai kami dalam setiap proses pembuatan Lobat ini, agar kami terhindar
dari mara bahaya, jiwa kami tetap kuat, dan suara Lobat yang dihasilkan merdu serta
membawa sukacita bagi siapa pun yang memainkannya maupun mendengarkannya. Inilah
kami persembahkan sirih, tembakau, tepung beras putih, air putih, dan perasan jeruk purut
sebagai tanda penghormatan kami. Semoga persembahan ini menjadi pengikat doa,
sekaligus membuka jalan bagi pengetahuan yang diwariskan kepada kami. Kami membasuh
bambu ini sebagai lambang penyucian, agar semua niat yang kami jalankan terhindar dari
hal-hal buruk, dan hanya mengarah pada kebaikan, keselamatan, serta keberkahan
kehidupan.

Teknik Permainan Lobat

Permainan Lobat menuntut keterampilan dalam mengatur pernapasan (breathing control)
serta penguasaan teknik embouchure sederhana. Pemain memposisikan tubuh dengan tegak,
memegang instrumen dengan tangan Kkiri di atas dan tangan kanan di bawah. Tiupan dilakukan
dengan aliran udara stabil untuk menghasilkan nada dasar, yang kemudian dimodifikasi melalui
variasi penjarian. Lobat memiliki lima lubang nada yang memungkinkan terbentuknya sistem
pelarasan pentatonik (Do-Re-Fi-Sol-Si-Do). Meskipun sederhana, sistem ini melahirkan variasi
melodi khas dengan karakter lirih, melankolis, dan menenangkan, yang menjadi ciri estetika musik
Pakpak.

Selain aspek teknis dasar, pemain juga dituntut menguasai variasi artikulasi, intonasi, dan
dinamika. Teknik tonguing sederhana digunakan untuk membedakan serangan nada, sementara
kontrol pernapasan memungkinkan penciptaan nuansa lembut atau tegas sesuai konteks
pertunjukan. Dalam pesta adat, misalnya, permainan lebih ekspresif dan tegas, sedangkan dalam
ritual penghormatan leluhur nuansanya dibuat lembut dan kontemplatif.

Beberapa pemain juga mengembangkan ornamentasi berupa hiasan nada yang menirukan
bunyi alam, seperti hembusan angin atau kicauan burung. Ornamentasi ini tidak hanya
memperindah permainan, tetapi juga menghadirkan kembali mitologi asal-usul Lobat yang
berhubungan erat dengan harmoni alam semesta. Dengan demikian, teknik permainan Lobat
bukan hanya keterampilan fisik-musikal, melainkan juga sarana untuk merepresentasikan
kedekatan spiritual masyarakat Pakpak dengan alam dan leluhur mereka.

Sebagaimana dikemukakan Malm (1977) melalui kerangka weighted scale dan Prier (1991)
dalam analisis musik tradisional, pemahaman sistem nada, formula melodi, dan pola kontur dalam
Lobat memperlihatkan keterpaduan antara aspek teknis dan ekspresi simbolik. Permainan Lobat
karenanya dapat dipahami sebagai wujud estetika musikal yang mencerminkan pandangan hidup
masyarakat Pakpak.

Analisis Struktur Musik

Analisis musikal dengan kerangka teori Malm (1977) menunjukkan bahwa Lobat
menggunakan sistem tangga nada pentatonik sederhana namun ekspresif. Wilayah nadanya relatif
terbatas, berkisar satu oktaf, dengan dominasi interval sekonde yang menghasilkan kesan lirih dan
kontemplatif. Kontur melodi cenderung pendulous—naik-turun secara seimbang—yang
mencerminkan keseimbangan antara ekspresi emosional, estetika musikal, dan fungsi sosial.

Selain itu, timbre Lobat dipengaruhi oleh bahan bambu lemang dan kayu enggecih yang
dipilih dengan ritual khusus. Bunyi yang dihasilkan memiliki warna suara lembut namun tegas,
dengan resonansi khas yang menambah nuansa spiritual. Karakter ini memperkuat peran Lobat
dalam menciptakan suasana sakral pada upacara adat maupun ritus keagamaan lokal.

Dalam hal ritme, permainan Lobat tidak selalu mengikuti pola ketukan baku, melainkan
bersifat fleksibel, menyesuaikan dengan kebutuhan konteks pertunjukan. Ritme yang longgar ini
memungkinkan improvisasi dan pengayaan melodi, serta membuka ruang bagi pemain untuk
mengekspresikan pengalaman emosional maupun spiritualnya.

Repertoar Meria-Ria menjadi contoh utama yang sarat makna budaya. Melodi lagu ini tidak
hanya menghadirkan kesan gembira, tetapi juga menegaskan nilai kebersamaan, solidaritas, dan

376



Jurnal Pendidikan dan Penciptaan Seni, 5(2) 2025: 371-380

musyawarah adat. Pola kadens yang bervariasi memperlihatkan keluwesan struktur musikal yang
sejalan dengan dinamika sosial masyarakat Pakpak.

Dengan demikian, analisis struktur musik Lobat menegaskan bahwa musikalitasnya tidak
dapat dipisahkan dari nilai budaya, simbolisme, dan fungsi sosial masyarakat Pakpak. Musik tidak
hanya berperan sebagai hiburan, tetapi juga sebagai medium ekspresi identitas, spiritualitas, dan
kebersamaan komunitas.

Pola Kadens

Kadens merupakan rangkaian harmoni atau melodi penutup pada suatu bagian lagu, baik di
akhir maupun di tengah kalimat musik. Fungsi kadens sangat penting karena memberikan nuansa
penutup (finalitas) atau jeda (komatis) dalam alur melodi. Dalam lagu Genderang Pakpak Meria-
ria, penulis menemukan dua jenis kadens utama, yaitu kadens sempurna dan kadens tidak
sempurna.

Kadens sempurna berakhir pada akord tonika, sehingga menegaskan titik akhir dengan
nuansa tuntas dan stabil. Sementara itu, kadens tidak sempurna berhenti pada akord selain tonika,
biasanya dominan, sehingga menghasilkan kesan “menggantung” atau belum selesai. Dalam
praktiknya, kadens sempurna digunakan pada bagian penutup melodi, sedangkan kadens tidak
sempurna ditempatkan pada bagian tengah kalimat sebagai jeda sebelum frase berikutnya.

P oe®
7“ i B i i

—

Gambar 1. Pola Kadens 1

S

Pola ini memperlihatkan kadens sempurna, di mana frase melodi berakhir dengan kuat pada
nada dasar. Pola ini menandai penutup lagu atau penutup bagian penting dalam struktur musikal
Meria-ria.

r | i | u

N—

Gambar 2. Pola Kadens 2

Pola kedua menggambarkan kadens tidak sempurna. Kalimat melodi berhenti pada nada
dominan, sehingga memberikan kesan sementara, seolah-olah musik masih harus berlanjut. Pola
ini banyak ditemukan pada bagian tengah lagu sebagai penghubung antarkalimat.

- a3
o2 o

T

-
b/

Gambar 3. Pola Kadens 3

Pola ketiga merupakan variasi yang mengombinasikan unsur sempurna dan tidak sempurna.
Pola ini biasanya digunakan untuk memberi nuansa transisi antara bagian pembuka dan penutup,
sehingga menciptakan dinamika musikal yang lebih hidup dalam pertunjukan.

Dengan demikian, pola-pola kadens dalam Meria-ria memperlihatkan bahwa musik Lobat
tidak hanya sederhana dalam struktur nada, tetapi juga memiliki perangkat musikal yang
kompleks dan bermakna. Kadens menjadi representasi musikal dari filosofi keseimbangan: adanya
penutup yang final sekaligus ruang keterbukaan untuk keberlanjutan.

Fungsi Sosial dan Makna Kultural

Lobat memiliki fungsi berlapis dalam kehidupan masyarakat Pakpak. Dalam ranah ritual,
Lobat dipandang sebagai sarana komunikasi dengan leluhur dan alam, sehingga setiap alunan

377



Andika Pranata Pasaribu, Fadlin, & Yoe Anto Ginting, Lobat Pakpak: Kajian Organologi, Ritual, dan
Teknik Permainan

nada bukan sekadar ekspresi musikal, melainkan doa yang dimediasi melalui bunyi. Dalam
musyawarah adat, Lobat berperan menciptakan suasana damai yang mendukung proses
deliberasi dan pencapaian konsensus, mencerminkan nilai kolektivitas yang dijunjung tinggi oleh
masyarakat Pakpak. Sementara itu, dalam kehidupan sehari-hari, instrumen ini sering dimainkan
secara solo sebagai hiburan pribadi sekaligus media ekspresi emosional, menjadi ruang bagi
individu untuk meluapkan rasa sedih, rindu, atau kegembiraan.

Sejalan dengan pandangan Merriam (1964) tentang fungsi musik, Lobat dengan demikian
memenuhi peran ekspresif, komunikatif, simbolis, dan integratif. Fungsi ekspresif tampak
dalam pengungkapan emosi individu, fungsi komunikatif terlihat pada relasinya dengan dunia
spiritual dan sosial, fungsi simbolis hadir melalui asosiasi bunyi dengan nilai kosmologis,
sedangkan fungsi integratif tampak pada kemampuannya menyatukan komunitas dalam ritus
maupun musyawarah adat.

Selain fungsi, makna simbolis Lobat juga sangat kuat. Bunyi yang dihasilkan dianggap
mencerminkan harmoni antara manusia dan alam. Kehadirannya mengingatkan masyarakat
Pakpak akan pentingnya menjaga keseimbangan kosmos, serta menegaskan identitas kultural
mereka. Oleh karena itu, Lobat tidak sekadar instrumen musik, tetapi juga representasi nilai
spiritual dan kearifan lokal. Hilangnya tradisi Lobat berarti hilangnya salah satu medium utama
yang meneguhkan identitas budaya Pakpak.

Tantangan Kontemporer

Arus globalisasi dan modernisasi menimbulkan tantangan besar terhadap eksistensi Lobat
sebagai bagian dari warisan budaya masyarakat Pakpak. Generasi muda saat ini cenderung lebih
tertarik pada musik populer modern yang dianggap lebih praktis dan sesuai dengan gaya hidup
kontemporer, sementara minat untuk mempelajari instrumen tradisional seperti Lobat semakin
menurun. Akibatnya, keterampilan membuat dan memainkan Lobat menjadi semakin jarang
diwariskan, terlebih karena tradisi ini bersifat lisan dan praktis, sehingga rentan terputus
antargenerasi. Jika situasi ini terus berlanjut, Lobat berisiko mengalami pergeseran status dari
instrumen hidup yang berfungsi dalam konteks sosial-ritual, menjadi sekadar artefak pasif yang
hanya tersimpan di museum.

Selain faktor generasi, keterbatasan dokumentasi juga menjadi masalah serius. Sebagian
besar pengetahuan tentang Lobat, baik dari segi teknik pembuatan, repertoar musik, maupun
makna simbolis, masih tersimpan dalam ingatan pengrajin dan pemain senior. Pengetahuan
tersebut sangat rentan hilang seiring dengan berkurangnya jumlah pelaku tradisi. Tanpa upaya
sistematis dalam bentuk pendokumentasian, penelitian akademik, maupun revitalisasi berbasis
komunitas, tradisi Lobat akan semakin terpinggirkan.

Oleh karena itu, diperlukan langkah konkret untuk menjamin keberlanjutan tradisi ini.
Program pelatihan bagi generasi muda, integrasi Lobat dalam pendidikan seni, serta dokumentasi
audiovisual berbasis komunitas merupakan strategi yang dapat ditempuh. Upaya pelestarian tidak
hanya menyelamatkan instrumen, tetapi juga memastikan bahwa Lobat tetap menjadi bagian aktif
dari identitas dan kehidupan budaya masyarakat Pakpak di tengah perubahan zaman.

Upaya Pelestarian

Meski menghadapi berbagai tantangan, terdapat peluang besar untuk mempertahankan
eksistensi Lobat sebagai bagian dari warisan budaya masyarakat Pakpak. Salah satu faktor penting
adalah peran tokoh pelestari seperti Atur Pandapotan Solin. Beliau tidak hanya berperan sebagai
pengrajin dan pemain Lobat, tetapi juga mengambil langkah proaktif dengan mendirikan sanggar
seni sebagai wadah edukasi. Melalui jalur non-formal ini, generasi muda diperkenalkan pada
teknik pembuatan dan permainan Lobat, sekaligus memahami nilai-nilai budaya yang terkandung
di dalamnya. Inisiatif semacam ini menunjukkan bahwa pewarisan tradisi dapat dilakukan melalui
pendekatan berbasis komunitas yang fleksibel dan adaptif terhadap perubahan zaman.

Selain inisiatif individu, dukungan dari lembaga pendidikan dan pemerintah juga menjadi
kunci. Integrasi Lobat dalam kurikulum seni budaya di sekolah maupun perguruan tinggi dapat
memperluas basis generasi penerus. Dokumentasi ilmiah melalui penelitian etnomusikologi akan
memperkaya khazanah akademik sekaligus menjadi arsip penting untuk keberlanjutan tradisi.

378



Jurnal Pendidikan dan Penciptaan Seni, 5(2) 2025: 371-380

Program revitalisasi berbasis kebijakan budaya daerah juga dapat memperkuat posisi Lobat dalam
kehidupan masyarakat.

Di era digital, promosi Lobat melalui festival budaya, platform media sosial, dan konten
kreatif berbasis audiovisual dapat meningkatkan apresiasi generasi muda sekaligus memperluas
jangkauan pengenalan hingga ke tingkat nasional maupun internasional. Dengan strategi
pelestarian yang terpadu—melibatkan komunitas, lembaga pendidikan, pemerintah, dan media—
Lobat memiliki peluang besar untuk bertahan sebagai warisan budaya takbenda yang tidak hanya
dikenang, tetapi juga terus hidup dalam praktik budaya masyarakat Pakpak.

SIMPULAN

Penelitian ini menegaskan bahwa Lobat tidak sekadar instrumen musik tradisional
masyarakat Pakpak, melainkan medium budaya yang sarat makna simbolis, religius, dan sosial.
Proses pembuatannya melibatkan ritual sakral yang merepresentasikan kosmologi masyarakat
Pakpak tentang keterkaitan manusia, alam, dan leluhur. Dari sisi musikalitas, Lobat memanfaatkan
sistem pentatonik sederhana dengan karakter melodi lirih dan kontemplatif, serta pola kadens
yang menampilkan keseimbangan antara penutup finalitas dan keterbukaan untuk keberlanjutan
musikal. Teknik permainan yang mencakup pengaturan napas, embouchure, penjarian, hingga
ornamentasi alamiah, memperlihatkan bahwa aspek teknis dan estetis senantiasa berpadu dengan
ekspresi spiritual dan identitas budaya.

Fungsi Lobat terbukti berlapis: sebagai sarana ritual, penguat musyawarah adat, media
ekspresi emosional, dan simbol identitas kolektif. Hal ini sejalan dengan teori fungsi musik
Merriam yang mencakup peran ekspresif, komunikatif, simbolis, dan integratif. Namun demikian,
arus globalisasi dan menurunnya minat generasi muda menghadirkan ancaman serius bagi
keberlanjutan tradisi ini, terlebih karena keterampilan pembuatan dan permainan Lobat
diwariskan secara lisan.

Meski demikian, peluang pelestarian tetap terbuka melalui peran tokoh pelestari, integrasi
dalam pendidikan, dokumentasi akademis, serta promosi berbasis festival budaya dan media
digital. Dengan strategi revitalisasi yang terpadu, Lobat berpotensi tetap hidup sebagai warisan
budaya takbenda yang bukan hanya dikenang, tetapi terus dipraktikkan, diwariskan, dan menjadi
peneguh identitas kultural masyarakat Pakpak di tengah perubahan zaman.

Secara Teoretis, penelitian ini menegaskan bahwa Lobat tidak hanya penting sebagai
instrumen musik, tetapi juga sebagai bagian dari ritual, simbol, dan identitas budaya masyarakat
Pakpak. Hasil kajian memperkuat teori Dhavamony tentang fungsi ritual dan teori Merriam
tentang fungsi musik, yaitu sebagai sarana ekspresi, komunikasi, simbol, dan integrasi sosial.
Dengan demikian, penelitian ini menambah pemahaman tentang bagaimana musik tradisional
berhubungan erat dengan kosmologi dan kehidupan sosial masyarakat. Secara praktis, penelitian
ini menunjukkan perlunya upaya pelestarian Lobat. Integrasi dalam pendidikan seni budaya,
dokumentasi ilmiah, serta dukungan pemerintah dan komunitas sangat penting untuk
keberlanjutannya. Sanggar seni, festival budaya, dan media digital dapat menjadi sarana efektif
untuk memperkenalkan Lobat kepada generasi muda maupun masyarakat luas. Dengan langkah-
langkah tersebut, Lobat berpeluang tetap hidup sebagai warisan budaya yang bernilai tinggi.

DAFTAR PUSTAKA

Berutu, M. (2016). Kajian organologi Lobat Pakpak karya Mardi Boangmanalu di Desa Aornakan Kecamatan
Pargetteng-Getteng Sengkut Kabupaten Pakpak Bharat (Skripsi). Universitas Negeri Medan. Retrieved
from https://digilib.unimed.ac.id/4643

Denzin, N. K. (2012). Triangulation 2.0. Journal of Mixed Methods Research, 6(2), 80-88.
https://doi.org/10.1177/1558689812437186

Dhavamony, M. (1995). Fenomenologi agama. Kanisius.

Djelantik, A. A. M. (1999). Estetika: Sebuah pengantar. Masyarakat Seni Pertunjukan Indonesia.

Ediwar, E., Minawati, R, Yulika, F., & Hanefi, H. (2022). Kajian organologi pembuatan alat musik tradisi
Saluang Darek berbasis teknologi tradisional. Panggung, 29(2), 147-158.
https://doi.org/10.26742/panggung.v29i2.905

Hornbostel, E. M. von, & Sachs, C. (1914). Systematik der Musikinstrumente: Ein Versuch. Zeitschrift fiir
Ethnologie, 46(4/5), 553-590.

379



Andika Pranata Pasaribu, Fadlin, & Yoe Anto Ginting, Lobat Pakpak: Kajian Organologi, Ritual, dan
Teknik Permainan

Indrawan, A. (1996). Aspek dualistik kecapi tradisional berdawai dua pada suku Batak di Sumatera Utara.
Seni:  Jurnal Pengetahuan dan Penciptaan Seni, 1(2), 107-115. Retrieved from
https://digilib.isi.ac.id /5342

Kashima, S. (1984). Measuring and illustrating musical repertoires. Tokyo University of the Arts Press.

Koentjaraningrat. (2009). Pengantar ilmu antropologi (Edisi Revisi). Rineka Cipta.

Malm, W. P. (1977). Music cultures of the Pacific, the Near East, and Asia. Prentice Hall.

Merriam, A. P. (1964). The anthropology of music. Northwestern University Press.

Nettl, B. (2005). The study of ethnomusicology: Thirty-one issues and concepts. University of Illinois Press.

Prier, K. E. (1991). I[Imu bentuk musik. Pusat Musik Liturgi.

Simanungkalit, H. (2015). Musik tiup tradisional Batak: Identitas, fungsi, dan makna. Jurnal Seni dan Budaya,
10(2), 45-56.

Sipayung, H., & Lingga, A. (1994). The Simalungunese traditional musical instruments: Peralatan musik
tradisional ~ Batak  Simalungun. Direktorat Jenderal Kebudayaan. Retrieved from
https://repositori.kemdikbud.go.id /29417

Situmorang, J. (2018). Keberadaan alat musik tradisional Oning Oningen pada upacara perkawinan Batak
Pakpak di Kecamatan Salak Kabupaten Pakpak Bharat (Skripsi). Universitas Negeri Medan. Retrieved
from https://digilib.unimed.ac.id/33943

Sugiyono. (2017). Metode penelitian kualitatif, kuantitatif, dan R&D. Alfabeta.

Susumu, K. (1984). Measuring and illustrating musical repertoires. Tokyo University of the Arts Press.

Turner, V. (1969). The ritual process: Structure and anti-structure. Aldine Publishing.

UNESCO. (2003). Convention for the safeguarding of the intangible cultural heritage. UNESCO.

Wawancara dengan pemain Lobat (16 Juni 2023). Desa Pakpak Bharat.

Wawancara dengan pembuat Lobat (62 tahun). (14 Juni 2023). Desa Pakpak Bharat.

380


https://digilib.isi.ac.id/5342?utm_source=chatgpt.com
https://repositori.kemdikbud.go.id/29417?utm_source=chatgpt.com

